Intervention Mgr Francgois Bustillo - 28/01/2026
Prise de notes

Thématique : La mission et le témoignage chrétien

Lors de cette intervention, Mgr Francois Bustillo a rappelé les paroles fondatrices de
Jésus:

« Vous serez mes témoins, de Jérusalem jusqu’aux extrémités de la Terre. »

Cette citation a servi de fil conducteur a 'ensemble de la réflexion.

Il a ensuite évoqué la convocation de ’'ensemble des cardinaux a Rome par le Pape.
Parmi les sujets majeurs abordés lors de cette rencontre figurait la question de la
mission, considérée comme centrale et toujours actuelle dans la vie de UEglise.

La mission a été présentée sous l’angle de la joie : la joie de UEvangile, la joie de croire
et la joie de témoigner. Il a été souligné que la mission chrétienne ne doit pas étre
comprise comme une logique de production ou de résultats chiffrés, mais comme une
démarche de fécondité.

L'objectif n’est donc pas uniqguement de remplir les églises, mais d’étre des témoins
fideles jusqu’au bout. Cette fécondité implique toujours Uaction de UEsprit Saint, qui
agit au-dela de ce qui est visible ou mesurable.

Dans un contexte mondial marqué par des tensions géopolitiques et de nombreuses

inquiétudes, le cardinal a insisté sur le fait que notre humanité a besoin d’une ame.
Les croyants ont ainsi un role essentiel a jouer : apporter une dimension spirituelle au
monde, sans arrogance ni complexe, mais avec humilité et conviction.

Enfin, il a été rappelé que la mission ne sera jamais dépassée. Elle fait pleinement partie
de la vocation chrétienne. Etre catholique et croyant ne signifie pas appartenir a un
groupe fermé, mais rayonner de la foi en Jésus-Christ mort et ressuscité.

Dans la société actuelle, ce témoignage est plus que jamais nécessaire, car notre
monde a un profond besoin de témoins authentiques.

Monseigneur Francgois Busitllo a ensuite élargi la réflexion au contexte occidental. Il a
souligné que, malgre les fragilités actuelles de 'Europe, nous avons la chance de vivre
dans un espace marqué par une grande diversité culturelle et spirituelle.

Si, sur le plan politique, chacun appartient a un pays ou a un continent, 'appartenance
a IEglise catholique permet une communion universelle : il est possible de rencontrer
des catholiques partout dans le monde, en Asie, en Europe, en Afrique ou ailleurs.

Ces rencontres sont sources d’enrichissement mutuel. Les échanges entre cultures
permettent d’apporter une fraicheur nouvelle, notamment lorsque certaines régions,



comme UEurope, traversent des périodes de fragilité. La vie de Eglise ne s’arréte pas
aux difficultés locales : elle se renouvelle et se nourrit de ce qui vient d’ailleurs.

Il a également rappelé que, lorsque 'on regarde uniquement la situation de 'Occident, il
est facile de ressentir soit une forte pression, soit une forme de découragement. En
revanche, lorsque 'on adopte une vision plus globale, on prend conscience que nous
ne sommes pas seuls et que UEglise est bien vivante.

La présence de membres de la communauté venant d’autres horizons contribue a
raviver 'espérance et a apporter un souffle nouveau.

Une attention particuliere a ensuite été portée aux jeunes générations. Beaucoup de
jeunes sont aujourd’hui en quéte de sens et recherchent une véritable boussole
intérieure. Nombre d’entre eux expriment des inquiétudes face a l’avenir : situation
économique, enjeux climatiques, contexte politique et culturel. Dans une société
marquée par une certaine violence, beaucoup cherchent des repéres et des réponses
profondes.

Lintervenant a alors posé une question essentielle :

Les nouvelles générations sont-elles plus fragiles, ont-elles moins de réves, trop de
peurs ?

Ou bien est-ce notre génération qui leur a transmis une société en manque d’ame ?

Cette interrogation met en lumiére une responsabilité majeure : celle de la
transmission. Il ne s’agit pas seulement de transmettre un savoir ou des
connaissances, mais bien de transmettre une vie, un témoignage et un style de vie. La
mission prend ici tout son sens.

Dans un contexte ou les idéologies sont fortement présentes et ou 'on constate un
déficit d’idéaux, la mission chrétienne apparait comme essentielle. L’Evangile demeure
un idéal puissant et toujours actuel. Il s’adresse non seulement aux croyants, mais
aussi a des personnes éloignées de la foi ou peu pratiquantes, car son message touche
profondément a ’humanité de chacun.

Face aux évolutions de la société actuelle, le cardinal Bustillo a insisté sur la nécessité
de redonner une ame a notre monde. Retrouver ’Evangile ne doit jamais é&tre une
démarche de manipulation ou de séduction, mais une volonté profonde d’humaniser
Chumanité.

Lorsque UEsprit de Dieu agit et que l’Evangile estréellementincarné, il permet de libérer
’étre humain de tout ce qui est primaire ou primitif : les logiques de domination, de
violence et de pouvoir, présentes en chacun. La mission chrétienne devient alors un
chemin de transformation intérieure.

La mission a également pour effet d’ouvrir les coeurs, d’élargir les esprits et de faire
tomber les frontieres. Dans notre société actuelle, marquée par de nombreuses peurs,



celles-ci sont trop souvent devenues le moteur de la vie. Or, ce ne doit pas étre la peur
qui guide 'existence humaine, mais Pamour.

ILa rappelé qu’il existera toujours, dans toute mission et a travers le monde, un combat
symbolique entre Eros et Thanatos, entre 'amour et la mort. Toutefois, c’est 'amour qui
doit lemporter. La logique mortifere ne peut étre acceptée, car le coeur méme de
l’Evangile, et le moteur de la vie chrétienne, demeure 'amour.

La mort n’a jamais le dernier mot.

Cette espérance s’enracine dans le mystére pascal : aprés le Vendredi saint, moment ou
Uhumanité semble défigurée, vient le cri de Paques, Alléluia, il est vivant. Les croyants
sont ainsi appelés a se reconnaitre comme fils et filles de la Résurrection.

Monseigneur a ensuite proposé une lecture culturelle et historique de notre société
occidentale. Au XXe siecle, le sociologue Max Weber évoquait déja un monde
désenchanté. Ce siecle a été marqué par deux guerres mondiales, une violence
extréme, puis, a la fin du XXe siecle, par une forte sécularisation. Aujourd’hui, nous
faisons face a un monde désorienté.

En Occident, une grande partie de la société a adhéré a une logique résumée par le
slogan : « Ni Dieu, ni maitre ». Soixante ans plus tard, UEglise a été reléguée a la
périphérie, et 'on a cherché a construire un monde sans Dieu, en particulier en Europe.
Cette mise a distance du spirituel a entrainé une érosion progressive de sa place dans la
société.

Le savoir, le pouvoir et la performance ont été privilégiés au détriment de U'étre. Lame de
U'Occident s’est peu a peu fatiguée, perdant sa passion intérieure. Si les progres

scientifiques et techniques sont essentiels et bénéfiques, la dimension spirituelle, elle,
n’a pas été suffisamment accompagnée ni soignée.

A Uinverse, dans certaines régions du monde, notamment en Asie et en Afrique, les
populations disposent de peu de moyens matériels, mais témoignent souvent d’une joie
de vivre profonde. Cette réalité interroge : sommes-nous réellement plus heureux alors
que nous possédons davantage de pouvoir, de ressources et de confort ?

Enfin, il a souligné un signe d’espérance fort et encourageant dans le contexte actuel.
Le nombre croissant de catéchumenes, avec pres de 300 adultes baptisés en Corse
cette année, témoigne clairement de U'action de UEsprit Saint.

Sans stratégie de communication, sans « publicité », des personnes franchissent les
portes de ’Eglise. Ce mouvement spontané constitue un signe fort de la présence et de
Uceuvre de UEsprit.

Ces jeunes adultes, dans un contexte occidental pourtant sécularisé, manifestent a
nouveau une quéte de Dieu, rappelant que la soif spirituelle demeure profondément
inscrite au coeur de ’étre humain.



ILa souligné Uexistence d’une soif réelle de spiritualité dans la société actuelle.
Beaucoup de personnes sont en recherche, parfois sans le formuler clairement. Dans
ce contexte, la mission de l’Eglise revét une dimension particuliére : elle peut apporter
quelque chose d’unique a travers 'annonce de Evangile, au coeur de sa mission
universelle.

Cependant, cette mission suppose également un travail intérieur : réparer UEglise. Il ne
s’agit pas de la reconstruire matériellement, mais de lui redonner la beauté de ses
origines. Pour cela, il est nécessaire de mobiliser la force, la volonté, Uespérance et la
foi.

L’Eglise porte une histoire longue, traversée par des moments de fatigue, d’échecs, de
blessures et de frustrations. Cette mémoire doit devenir une source d’apprentissage afin
de retrouver la fraicheur des commencements. A ce titre, Mgr Bustillo a fait référence
au livre de UApocalypse : « Tu as perdu 'amour de ton premier temps ». Il s’agit
aujourd’hui de retrouver cet amour initial, cette liberté intérieure, cette joie et cette
force fondatrice.

Il a également été souligné que nous sommes souvent tres capables d’analyser et de
décrire ce qui ne fonctionne pas, mais parfois moins a Uaise lorsqu’il s’agit de formuler
des propositions concretes. Nous sommes forts dans 'analyse, mais plus fragiles dans
la synthése et dans U’élan créatif.

La mission de UEglise s’inscrit aujourd’hui dans une atmosphére lourde, au sein d’une
société profondément fracturée. Face a la fatigue sociale et psychologique, il devient
essentiel de retrouver Pessentiel, cette boussole intérieure capable d’orienter les choix
et de redonner du sens.

En Occident, de nombreuses libertés ont été expérimentées, presque toutes. Pourtant,
une question demeure : sommes-nous réellement plus heureux ?

En mettant Dieu de c6té, par méfiance ou par distance, peut-étre découvrons-nous
aujourd’hui que Dieu n’est pas un fardeau, mais un cadeau.

De plus en plus de personnes redécouvrent Eglise sous un autre regard. Longtemps
percue a travers son aspect institutionnel, politique ou structurel, parfois comme une
réalité froide, dépassée ou déconnectée du monde, elle a rarement été approchée par
son ame profonde. Or, UEglise porte en elle une capacité unique : faire renaitre ce qu’il
y ade bon et de beau dans U’étre humain.

La réparation de ’Eglise passe ainsi par une logique de conversion, qui ne peut se
limiter aux quarante jours du Caréme. La conversion est un chemin permanent. Le
Caréme en donne les gestes symboliques, les cendres, le lavement des pieds, mais la
transformation doit concerner toute la personne, « de la téte aux pieds ».



Lintervenant a invité a dépasser une vision uniqguement doloriste du mot « conversion ».
La foi chrétienne ne repose pas sur une vision cyclique du temps, mais sur une
dynamique linéaire, de UAlpha & ’Oméga. Ainsi, réparer UEglise signifie avant tout
revenir sans cesse a UEvangile.

Enfin, il a rappelé que, méme si cela peut paraitre simple ou évident, ce sont
précisément les périodes de difficultés, de tensions, de conflits ou de crises qui
appellent le plus a 'audace.

L’Eglise ne doit pas se replier, mais oser le risque de la mission.

Le cardinal a aussi rappelé que notre société a profondément souffert de nombreuses
défigurations, ce quirend aujourd’hui nécessaire le fait de retrouver une vision. En
Occident, ’'accent est souvent mis sur la gestion, Uorganisation et Uefficacité. Toutefois,
il ne doit pas exister de rupture entre la gestion et la vision : les deux doivent avancer
ensemble.

L’Eglise a besoin de retrouver le réve, les projets et le désir. Or, le désir a parfois été
redouté ou mis a distance. Pourtant, il constitue le moteur méme de ’ame. Sans désir,
Uétre humain s’épuise et peut tomber dans une forme de dépression. Le désir donne la
capacité de se mettre en mouvement, d’avancer et d’espérer. IL représente une
motivation profonde de Uexistence.

Selon lui, Eglise d’aujourd’hui ne réve peut-étre pas suffisamment. Pourtant, histoire
montre gu’elle a longtemps fait réver. Bien que certaines pages sombres existent, il ne
faut pas oublier que UEglise a porté une immense fécondité créatrice. L’architecture, la
peinture, les cathédrales ou encore le patrimoine spirituel en sont des témoignages
forts.

La question se pose alors : UEglise fait-elle encore réver aujourd’hui, ou bien fait-elle
seulement pleurer ? Tomber dans une attitude permanente de lamentation ne permet
pas d’avancer. Sans naiveté ni idéalisme excessif, il s’agit avant tout de vivre
concrétement UEvangile.

L’Eglise dispose d’un patrimoine spirituel, culturel et humain considérable, qu’elle est
appelée a partager. A travers la mission, elle a toujours porté au monde une fécondité
créatrice, capable de nourrir Chumanité.

Cette dynamique suppose également une persévérance profonde. La mission
chrétienne s’inscrit dans le temps long, dans la fidélité et la constance.

Francois Bustillo s’est ensuite appuyé sur Le sermon sur la montagne 5.1-7.29,
notamment la parole de Jésus :

« Vous avez entendu qu’il a été dit... mais moi, je vous dis. »

Par ces mots, Jésus opére un véritable changement de mentalité chez ses disciples. Il


https://www.biblegateway.com/passage/?search=Matt.5.1-Matt.7.29&version=SG21

introduit une nouveauté radicale pour ’humanité, faisant passer d’une vision de la vie a
une autre.

Jésus ne propose pas un projet politique, mais une vie nouvelle, profondément
passionnante. ILinvite 8 une maniére inédite d’étre en relation avec les autres. Lorsque
Jésus appelle a s’aimer les uns les autres, et méme a aimer ses ennemis, il ouvre une
voie totalement nouvelle.

Cette exigence impligue une conversion intérieure. Les disciples d’hier comme
d’aujourd’hui, en incarnant cet idéal, contribuent a éloigner de la vie humaine Uesprit de
vengeance.

L’Evangile du discours sur la montagne inaugure ainsi une nouvelle voie : celle de la
bienveillance.

L'évéque d’Ajaccio a conclu en rappelant que chacun, a travers son parcours personnel
et son histoire de vie, a la possibilité d’apporter a la société la nouveauté de UEvangile.
Celui-ci ne s’incarne jamais de maniéere uniforme : il prend forme différemment selon
les réalités, les cultures et les terrains humains dans lesquels il est annoncé.

ILa précisé que le but de la mission n’est pas de « sauver » les autres, puisque le salut
est déja donné. Il est essentiel d’éviter certains mécanismes observés par le passé,
consistant a adopter une posture rassurante mais paternaliste, « tout va mal, mais ne
vous inquiétez pas, nous allons vous sauver ».

La mission demande au contraire une juste attitude, faite d’humilité et d’une véritable «
chasteté » dans la maniere d’étre au monde.

La mission de UEglise n’a donc pas pour objectif de produire des résultats chiffrés, mais
bien de témoigner. Elle n’est pas une logique de performance, mais une présence fidele
etincarnée.

Le patrimoine spirituel et humain de UEglise demeure porteur de sens pour notre
société et pour le monde. Dans des contextes parfois marqués par la tristesse, le
fatalisme ou le découragement, il est essentiel de ne pas céder au désespoir, ni a une
forme de vieillissement spirituel.

ILa été rappelé qu’il est possible d’avoir ’age canonique tout en conservant une
véritable fraicheur intérieure. Comme le soulignait le général Douglas MacArthur cité
par Uintervenant:

« On devient vieux parce qu’on a déserté son idéal. Les années rident la peau, renoncer
a sonidéalride 'ame. »

Dans cette perspective, un appel particulier a été adressé aux jeunes : rester jeunes
intérieurement, préserver l’élan, le désir et 'espérance.



La mission aujourd’hui invite ainsi a sortir d’'une vision uniquement protectrice ou
conservatrice de UEglise. Il est au contraire source de joie de voir émerger des Eglises
plus jeunes, dynamiques, capables de stimuler et d’encourager l’action.

Il aillustré cette dynamique a travers un passage de UEvangile, celui de la multiplication
des pains. Les disciples sont d’abord enfermés dans une logique de logistique et de
réalisme, tandis que Jésus les appelle a un déplacement intérieur : « Donnez-leur vous-
mémes a manger. »

Ils sont invités a passer du seul raisonnement humain a une écoute spirituelle plus
profonde, une véritable conversion.

En conclusion, il a été affirmé que le vent de UEsprit Saint souffle encore aujourd’hui.
Mais pour Uaccueillir pleinement, il est nécessaire de « naitre d’en haut ». L’Esprit agit
dans ’Eglise comme une force de fécondité : il suscite la créativité qui stimule, la
bienveillance qui unit et la fraternité qui fortifie.

Enfin, Monseigneur Francois Bustillo a souligné la belle complémentarité entre
I’Eglise locale et UEglise universelle, appelée & permettre & chacun de s’enrichir
mutuellement et de grandir ensemble dans la mission.



